
 
 

1 
 

Autolapidación, la culpa en nuestras manos 

Alejandro Villanueva (Seudónimo del concurso) 

Autora: Elizabeth RH 

Y él les dijo: 

El que de vosotros esté sin pecado, 

Sea el primero en arrojar la piedra. 

Juan 8, 7. 

 

Todos tenemos un destino… O eso es lo que hemos escuchado. Pero, ¿qué hay de nuestras 

decisiones? ¿Qué del libre albedrio? Si todo es simplemente un trayecto fijo, sin más, ¿para 

qué intentar o por qué el miedo a errar si, después de todo, la situación ya está fríamente 

calculada? Debo decir que este cúmulo de preguntas va más allá de una categoría 

existencialista, y es más bien para entender que, lo que vivimos y nos convierte en un 

individuo diferente al terminar cierta parte del trayecto, es consecuencia de nuestra propia 

consciencia al actuar. El problema reside, sin embargo, en que no siempre son alegres 

cambios los que transcurren; dolor, tristeza, miseria, originados por emociones varias, entre 

ellas una que puede ser más que un mero sentimiento: la culpa. Ahora, es conveniente decir 

que la aparición de este poderoso complejo en nuestras líneas fue motivada por una obra 

magistral, Los árboles en la cuesta (Hwang Sun-won, 1961), la cual, acompañada de los 

argumentos de dos obras adecuadas al tema, La tendencia a sufrir el castigo (Álvarez 

González, 1996) y El sentimiento de culpabilidad… (Elders, 1983), apoyará a la resolución 

de nuestra tesis principal, definir a la culpa como factor primordial del cambio en el ser 

humano. Los personajes de Sun-won sin duda son, como pronto veremos, el ejemplo ideal 

de ello. Pero, más allá de proyectar a nuestro objetivo en estos, la meta es romper la barrera 

de la ficción y penetrar en el mismo sentir de los actantes. Un sentir que, sin duda alguna, 

puede llegar a ser muy real. 

Empecemos como es debido y partamos desde la obra propiciadora de nuestro ensayo. Es 

un hecho que, al leer una novela cuya procedencia es ajena a nuestro contexto (geográfico, 

social, histórico, lingüístico), nos arriesgamos a perdernos en ambigüedades o la sensación 

de que aquello que leemos nada tiene que ver con nosotros. Un peligro que comúnmente es 

motivo para no tomar tal osadía. Sin embargo, grande y grata sorpresa ocurre al adentrarnos 



 
 

2 
 

en las líneas de Hwang Sun-won (Corea del Norte, 1915-2000), en donde, en medio de 

guerras y luchas por supervivencia, vemos una imagen muy cercana. Hablamos aquí de un 

trío de jóvenes, involucrados en la guerra que terminó por dividir a Corea y a sus habitantes. 

Ellos experimentan en carne propia la devastadora realidad de un país que es subyugado a 

una batalla que, en origen, no tenía relación con su patria. Las consecuencias son grandes, la 

guerra los cambia, los mutila mental y espiritualmente. Sus decisiones los transforman, sus 

complejos también. Sin duda, las propias vivencias del autor quedan plasmadas en su obra, 

ganadora por cierto del Premio de la Academia de las Artes. Como un corolario más, hay que 

decir que Hwang Sun-won fue un participe de la Literatura desde muy joven. La poesía, el 

cuento y el teatro fueron su vocación hasta su muerte hace ya 14 años. El cambio drástico 

sufrido en el ámbito político-social de Corea fue otra de sus inspiraciones. Temas como la 

guerra, la injusticia y la crudeza de la realidad vivida eran sus constantes. Sucesos que han 

caracterizado también a nuestra propia nación. 

Los acontecimientos que marcan la historia nacional son tan complejos como aquellos que 

marcan la vida personal de un individuo. Como un cofre, el cual se abre para encontrarse con 

diversos y variados objetos, la experiencia del ser humano yace plagada de sucesos que 

definieron su curso, así como el cambio de sus objetivos. Lo que ayer queríamos, hoy puede 

ser repudiado. De ahí que la culpa, sentimiento de falta que recae ante la violación de un acto, 

sea tan importante en este análisis. Bajo esta misma línea parece opinar Leo Elders, quien 

llama “deuda ontológica [a] una dimensión fundamental del hombre [que es] la dependencia 

de su ser con Dios y con sus padres, la dependencia cotidiana al medio biológico y cultural, 

así como la dependencia que dimana de la educación recibida” (1983, p. 173). De esta 

manera, podemos entender a la culpa, fundamentalmente, como una dependencia generada 

por un acto y que a su vez se vincula con tres objetos diferentes: Dios (reconozcamos aquí el 

ámbito espiritual), la autoridad (los padres son una representación del sistema judicial), y la 

sociedad (nuestros allegados, los principios morales que nos han forjado). Pienso que Sun-

won manifiesta en sus personajes la relación de deuda con estas tres figuras, aunque su 

enfoque tiende a posarse en la primera y la última. A mayor o menor escala, los protagonistas 

se desenvuelven bajo una dinámica de causa-efecto que los transforma a cada paso dado en 

la trama. Sus acciones, convertidas en consecuencia, pesan en otros personajes así como las 

acciones de estos últimos pesan en ellos. Sus estragos, empero, no son simplemente 



 
 

3 
 

momentáneos, sino que en todos queda una carga que luego será motivo para efectuar nuevas 

decisiones. 

Es necesario hacer un espacio a una reflexión más. Si vemos en una trama, ficción después 

de todo, el acontecer humano y sus actos llenos de consecuencias, podemos pensar en su raíz 

inspiradora como resultado de una ideología primaria. Nos referimos a los factores que 

podrían motivar al autor a escribir lo que escribe. Entendamos, primeramente, a un factor en 

su sentido más simple, como un elemento que contribuye al ejercicio de cualquier situación, 

acción o pensamiento. En este caso, la historia de Corea puede ser tomada como la influencia 

predominante para la redacción de Los árboles en la cuesta. Ciertamente, es notable el 

pensamiento que Sun-won mantiene a propósito de aquel contexto histórico-social en el que 

vivió: la culpabilidad de la guerra ante la destrucción del vínculo de lo que antes era una sola 

nación. Se diría pues que, el advenimiento de las tropas soviéticas y su eterna lucha contra 

EE.UU, tomando a Corea como su principal campo de batalla, propició al desastre de un país 

que terminó despedazado no sólo geográficamente, sino también en su sentido más humano; 

el alma misma de Corea quedó desgajada, mientras las tropas de la Guerra Fría se lavaban 

las manos con sólo fingir acuerdos. Por tanto, para un hombre que vivió prácticamente el 

inicio, desarrollo y desenlace de estos conflictos, la manifestación de los mismos en su obra 

literaria no es sorprendente pero sí primordial. En la guerra y los estragos dejados por ésta, 

existe una responsabilidad global. El mundo, quienes nos rodean, son culpables de nuestra 

situación actual; ellos nos moldearon. Pero, ¿no somos acaso parte de ese mismo mundo? La 

pregunta entonces se revierte en nuestra contra; la misma culpa del otro, es la propia. 

Corea, antes república única, fue fragmentada por la Guerra. Así mismo, los personajes 

de Sun-won parecieran diseccionados por el mismo verdugo, mas éste es sólo el responsable 

general. El destino y el libre albedrio vuelven a contraponerse para encontrar al culpable de 

lo que somos. Si entendemos al cambio, principalmente el que sufrimos, como la 

transformación que ocurre de un estado a otro, podría ser más sencilla nuestra búsqueda de 

respuesta. Basta como ejemplo de ello un personaje, Tongjo, el joven soldado que ve 

resquebrajada toda su conducta moral –antes diferente a la de sus compañeros– después de 

haber sucumbido a una prostituta, pues “aunque fuera algo inesperado y contra su voluntad, 

tuvo la oportunidad de evadirlo. La culpa era suya por no seguir sus principios. El 

arrepentimiento lo deshizo”, (2008, p. 70). Podemos observar, conforme avanza la trama, 



 
 

4 
 

que aquel sentimiento de deuda se hace ambivalente entre el deseo de escucharlo o ignorarlo. 

Me parece que ese es el escenario clave de la trama: Tongjo sufre una lucha interna mientras 

se suscita a su alrededor una lucha mayor, la de la guerra. La batalla, sin embargo, queda 

perdida cuando, después de dejar de lado sus valores y convicciones, se entrega a la evasión 

de su culpa. Su suicidio no es más que la huida del destino forjado por sí mismo. Según 

Emilio Durkheim, “un hombre arruinado se mata, tanto porque no quiere vivir en una 

situación menguada, tanto por evitar […] la vergüenza de la ruina” (citado por Álvarez 

González, 1996, p. 37). Entonces, para Tongjo, el engaño, el asesinato y hasta su propia 

muerte, son resultado de aquella ruina interna que sufrió y su negación a aceptarla. Al poner 

nuestras convicciones a prueba, es ahí cuando veremos qué tan fuertes o reales eran las 

mismas. Si bien, el mundo es propiciador de derrocarlas, somos nosotros quienes decidimos 

si aferrarnos o soltarnos de ellas. La culpa, tal como ocurrió con Tongjo, emana como el 

resultado de esta primera opción. 

La Literatura no ha sido la única en abordar el tema de la culpabilidad. Dado a su 

complejidad y su papel como factor de decisión-acción en el ser humano, son varias las 

disciplinas que la han estudiado. La Psicología y la Filosofía, aunada esta última a la 

Teología, son quizá las que más se han adentrado en ésta, cada cual con sus diversos 

representantes (Freud, Hobbes, San Agustín, respectivamente). Sin embargo, el sentimiento 

dejado para el pago de una deuda, siempre ha sido mejor representado por el lenguaje poético 

de las obras literarias que por la propia teoría. Por supuesto que, el método de su abordaje ha 

variado constantemente, pero es un hecho que el mal y la culpa están en todas partes en 

cuanto de temática literaria se habla. Para muestra de ello podemos leer a Dostoievski, 

principal embajador de la crudeza realista que mueve y es forjada además por sus personajes; 

Víctor Hugo es otro de quien también podemos echar mano. Ya sea que se explicite 

abiertamente el papel de la culpa, o no sea más que una connotación susurrada, la Literatura 

la hace manifiesta de una u otra manera. Desde Los árboles en la cuesta, podemos verla, en 

constante función y movimiento, a la par de sus poseedores y ejecutores. Tongjo es el primer 

arquetipo que se nos muestra. En cambio, no es el único de los personajes que la hace patente, 

y aunque es él quien desencadena la caída de los otros, la responsabilidad individual de estos 

jamás se pierde. Yungu, Jyonte, Sugui y hasta el sargento Sonu, representan diversos patrones 

de culpabilidad que faltan por abordar. 



 
 

5 
 

Adentrémonos, pues, a un hecho vital en esta reflexión, las causas que existen para llenarse 

de culpa, otro bagaje amplio que será necesario reducir. Pese a que, en efecto, son varias las 

respuestas –dado que son diversas las disciplinas que, como vimos, se tornan a la 

culpabilidad–, lo pertinente ahora es que acudamos a un elemento muy esencial: la relación 

del individuo falto de experiencia con el mundo. Por consiguiente, consideremos a esa 

inmadurez un elemento o circunstancia que lleva a la acción y al cambio. A propósito de ello, 

Leo Elders concluye que “la juventud, al no haber desarrollado todavía los criterios propios, 

cae con facilidad víctima de las corrientes de opinión que circulan por el mundo” (1983, p. 

176). No caigamos en el error de entender a juventud en su sentido literal, sino como una 

metáfora de la inexperiencia que hasta el más viejo puede portar. La incompetencia es una 

verdad en todo hombre, no hay uno que no sea incapaz de hacer o decir algo en determinado 

momento, y esa incapacidad se hace palpable cuando nos ponemos a prueba ya sea en el 

campo laboral, intelectual o cultural. En tal situación, vemos al protagonista de Sun-won, 

quien, habitando en un ambiente donde todos hacían lo contrario a su propio ideal de 

conducta, se inmerge en el mismo ante la falta de autocontrol. La fuerza de ir contra corriente 

mengua por un quedo resbalón que, sin embargo, termina por arrastrarlo completamente. La 

influencia de sus allegados lo motiva a sucumbir, buscando igual que ellos, el refugio del 

complejo en el alcohol y, más tarde, en el suicidio. Su vida gira en torno al círculo completo 

de la culpa. 

Un paso más nos obliga a descender a mayor profundidad, al proceso del advenimiento 

de la culpa. Las opiniones de casi todos los autores se unen al visualizarla como un ciclo que 

lleva del remordimiento a la evasión, y de la evasión a la huida (que involucra el autocastigo) 

o hacia el anhelo del perdón. Pueden ser meses u años en los que el terrible complejo se 

mueva pendularmente en el desarrollo del remordimiento a la evasión, una lucha entre la 

moral y el deseo, tal como ocurre con Tongjo y su avance a la huida, su muerte. Por otro 

lado, es necesario comprender que durante el transcurso del proceso, tiene lugar la 

modificación completa o parcial del individuo; el evasor de la culpa no es el mismo que la 

vio nacer, así como no será el mismo al cumplir el autocastigo o recibir el perdón. De la 

misma manera en que Tongjo manifiesta esta transformación, Jyonte la experimenta aunque 

en pasos mucho más tardíos; la culpa de su trabajo en la guerra, principalmente el haber dado 

muerte a una mujer inocente y a un bebé, se hace evidente pese a sus intenciones de evadirla 



 
 

6 
 

cuando “otra vez se [siente] en un callejón sin salida […] ¿Qué cambiaría? La continuación 

de una vida sin sentido le resultaba un pecado contra la misma vida [pero] no le importaba. 

El problema estaba en si tendría suficiente fuerza para mantenerse a sí mismo o no”, (Sun-

won, 2008, p. 186). Como puede verse, reiterada queda su negación a la culpa y su 

imposibilidad a ello. Los cambios sufridos en la personalidad de Jyonte, dado cada vez más 

al vicio del alcohol y el sexo, son una confesión más concreta que cualquier palabra. Al final, 

el personaje está a punto de culminar su paso, a punto de asesinar a una jovencita o a sí mismo 

(el autor no lo deja del todo claro). No obstante, lo que queda manifiesto es el peso que su 

carga implicó hasta degradarlo a tal postura. 

El proceso del desarrollo del complejo de culpa es lo suficientemente amplio como para 

la elaboración de trabajos mucho más prolijos. La información se ensancha mientras el 

espacio permitido aquí se agota. Por tanto, no puede pasarse desapercibida una consideración 

más que Elders hace acerca de la manifestación de la deuda ontológica. De acuerdo al autor, 

“cualquier investigación sobre el problema de la culpabilidad se torna difícil debido a cierta 

incoherencia en que se manifiesta: algunos no parecen sentirla […], otros soportan una 

conciencia angustiada o escrupulosa”, (1983, p. 174). En cuanto a la carencia de sentirla, 

hemos analizado ya un excelente ejemplo: Jyonte, a quien el peso de la culpa termina por 

derribar hasta el final de su aparición dentro de la obra. Pero es en la segunda de estas 

manifestaciones en la que interesa centrar nuestra atención. Apoyo a la teoría que la 

Psicología sostiene sobre las consecuencias de replegar una culpa, esto es, la adquisición de 

la misma sin evadirla, sin alejarla, sino más bien asiéndose de ésta como un método de 

supervivencia. Difícil de creer o no, muchas personas suelen preferir la sujeción a una pena 

de esta índole, por temor a lo que implica la desaparición de la culpa. Tal como algunos viven 

atados al pasado, pues les parece mucho más confortable que el presente, hay aquellos que 

en el remordimiento ven una condición que propicie a la lástima ajena o la propia, o por el 

mero presentimiento de que en medio de un complejo como éste, no puede haber perdón para 

ellos. No huyen, no evaden, pero sí cambian junto a su falta.  

Los árboles en la cuesta no deja fuera a esta manifestación de la culpa. Mientras que en 

Tongjo y Jyonte encontramos una evasión remarcada, cada cual a su tiempo y en sus propios 

métodos, hasta la aceptación y las búsqueda del autocastigo, existen otros personajes que se 

aferran al remordimiento. Uno en especial es al que tomaremos como ejemplo. Si cambiar 



 
 

7 
 

significa la modificación –total o parcial– de un estado, físico, emocional o mental, entonces, 

el sargento Sonu es otra de sus crudas representaciones. El lector puede recordar aquella 

escena donde el soldado de alto rango se une a Tongjo, Jyonte y Yungu, justo cuando estos 

conversan sobre el futuro que tendrán luego de la guerra. Las predicciones de los jóvenes se 

aúnan a las propias peroratas del sargento, a quien terminan por vincularlo con cierto profeta 

bíblico. La respuesta del más experimentado, antes entre risas, se vuelve sería al decir “No… 

yo no puedo serlo. El Jeremías de hoy debe ser un hombre de fuerte voluntad para vivir de 

acuerdo a sus convicciones, uno que no tenga ningún remordimiento o arrepentimiento”, 

(Sun-won, 2008, p. 56, las cursivas son mías). Ciertamente, podemos pensar en evasión a la 

culpa, si después de todo, el sargento vive alcoholizado, tratando de olvidar el pasado. Pero 

hay en su rechazo a ser considerado como Jeremías una confesión: arrepentimiento, culpa de 

haber matado a sangre fría a un hombre y perder su fe. No tengo la menor duda de que Sonu 

experimentó esa resistencia a la culpa durante toda su vida. La historia nos muestra, en 

primera instancia, a un oficial de alto rango cuya vida parece más conducida por el alcohol 

que por la guerra. Luego, podemos mirar debajo del rostro ebrio y reconocer a un hombre 

cuya vida y fe fueron destruidas por las hostilidades de la misma. Sus actos presentes no son 

más que el impulso tras el cambio sufrido al aferrarse a la deuda resentida hacia Dios y los 

hombres. 

La culpa no es tan sólo una noción individual, por supuesto. Como lo vimos al principio 

de este ensayo, siempre existirá una estrecha relación entre la influencia de los otros y su 

responsabilidad como nuestros forjadores. La culpa de los otros, sus motivos para actuar 

como lo hacen, así como el efecto que ello tiene en nosotros, es comúnmente considerada 

como Destino. Leo Elders y Norberto Álvarez no son los únicos que visualizan a la 

culpabilidad como una red que nos une al resto del mundo (1983, p. 177; 1996, pp. 27-34, 

respectivamente). En cuanto a eso, Sun-won también considera al contexto que envuelve a 

un individuo como el factor o elemento que motiva a actuaciones determinadas. Suficiente 

es al leer Los árboles en la cuesta, donde, tal como la mayoría de sus críticos han concluido, 

la Guerra de Corea es una protagonista más en la historia. Es en ella donde todos los hechos 

cobran vida. Los personajes principales inician en sus filas y terminan responsabilizándola, 

en el desenlace, de sus relaciones conflictivas. Entonces, como resultado, vemos a la Guerra 

erguirse como la gran culpable de los actos cometidos en medio de ella. Sin embargo, los 



 
 

8 
 

actantes están lejos de ser inocentes, entre ellos se reparte una culpa individual que si bien es 

obra de esta matriarca del remordimiento, no por ello deja de pertenecerles. Llegando a este 

punto, encontramos clara la distinción entre la culpa de un destino inevitable –la Guerra– y 

la culpa del libre albedrio mal empleado –el de los personajes–. Nada que no tenga que ver 

con nuestra propia existencia. La perspectiva se hace más clara y fatal al mismo tiempo. Pese 

a que la responsabilidad pertenezca al otro, ¿cómo huir o deslindarse de ella mientras siga 

siendo nuestra, sin las consecuencias que Tongjo, Sonu o Jyonte padecieron?  

Se ha abordado hasta este punto tanto a una definición de la culpa así como las razones de 

su propiciación, sus diversas formas de manifestación, hasta su desarrollo. Claro está que 

nuestro texto no estaría completo si dejáramos de lado otra importante base: su solución. 

Quizá, ante la constante mención de la culpabilidad y sus efectos, pareciera imposible su 

efectiva emulsión. ¿Cómo disolver un peso tan grande sin caer en evasiones, huidas o 

autocastigos? Así, entonces, llega la confesión como principal remedio de la culpa, dado que 

“el sujeto desea recuperar –por medio del resarcimiento y del castigo– la aceptación social y 

personal, perdida por la infracción [cometida]”, (Álvarez, 1996, p. 28). Elders menciona al 

mismo método, pero en un paso espiritual, tomando al cristianismo como base de su 

argumento, ya que éste anuncia “al hombre una salvación [que] abarca la restauración del 

bienestar psíquico” (1986, p. 180). Ya sea bajo la perspectiva meramente social (confesar 

una falta para reencontrar la confianza de los otros hacía el culpable) o según la búsqueda del 

deslindamiento de la falta en el sentido más hondo, es decir, el espiritual, el hecho es el 

mismo: en la confesión del acto transgresor se halla el primer paso hacia su emancipación. 

No me corresponde establecer un juicio sobre qué tan viables pueden ser o no tales 

afirmaciones. Mas tomemos como respuesta a aquella historia bien conocida, donde dos 

discípulos traicionaron a su maestro, acusado y crucificado por judíos. Uno lo vendió, otro 

lo negó; uno evadió su falta, otro la confesó con crudas lágrimas. El resultado lo sabemos 

todos. 

Al terminar la lectura de un ensayo, debe quedar siempre la disposición a una reflexión. 

Más allá del conocimiento adquirido, se trata de la identificación de un elemento nuevo para 

nuestro propio bagaje cultural-intelectual, que distinga y modifique, al menos un poco, la 

perspectiva personal previa a la lectura del texto. ¿Podrían estas líneas conseguir tal 

consideración? Seguramente no hay gran mérito en terminar concluyendo que el sentimiento 



 
 

9 
 

de deuda es un elemento que lleva a la modificación total o parcial de un individuo. Quizá, 

una afirmación así, ya era parte del conocimiento del lector y esto no ha sido más que un 

intento por recuperar ese saber perdido y hacerlo emerger a la superficie. Podría ser que la 

consideración exhaustiva de la culpa sea innecesaria hoy en día, cuando todo parece tan 

arbitrario y ajeno a nosotros. En este mundo donde cada quien es dueño de sus propios 

problemas, una consideración al complejo de culpabilidad y sus efectos parece innecesaria.  

Porque después de todo, parece más simple responsabilizar al medio en el que vivimos, a 

esta guerra del día a día que –tal como a Sugui– nos ha dejado preñados de conflictos morales, 

espirituales y sociales que apenas podemos comprender. Pero, no me cabe la menor duda de 

que el dejar de mirar al horizonte lleno de fuego, y voltear a nuestras manos para encontrarnos 

con que, en efecto, tenemos uno de los cerillos que inició el incendio, es clave para conseguir 

apagar al mismo. Aceptación, dejar a un lado la huida o la evasión, buscar el perdón y una 

solución, he ahí el proceso donde la culpa deja de ser eso y se torna en oportunidad. Mas, 

¿quién bajara primero la cabeza y admitirá su deuda? ¿Quién podrá decir que no sólo ha sido 

un ofendido sino un ofensor? Una pregunta que, como un eco, se extenderá hasta encontrar 

una pared que se atreva a hacerle frente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referencias 

Álvarez González, N. (1996). La tendencia a sufrir el castigo: una contribución a la teoría 

de la culpa. España: Universidad de Alcalá. 



 
 

10 
 

Bong Seo, Y. y Macías Rodríguez, C. (edit.). (1998). Encuentros del Pacífico: Corea, 

imagen y realidad. México: Universidad de Guadalajara. 

Elders, L. (1983). El sentimiento de culpabilidad según la Psicología, la Literatura y la 

Teología. Reconciliación y Penitencia, V Simposio internacional de Teología de la 

Universidad de Navarra, pp. 173-199. España: Servicio de publicaciones de la Universidad 

de Navarra. 

Literatura coreana en español. (2014). Los árboles en la cuesta de Hwang Sun-won. En 

http://www.literaturacoreana.com/profile/LosarbolesenlaCuesta 

Radio de Corea Internacional. (edit.). (1995). Historia de Corea. 

 Sociedades Bíblicas en América Latina. (2000). Santa Biblia. Revisión Reina-Valera 

1960. China: Broadman & Holman Publishers. 

Speziale-Bagliacca, R. (2002). La culpa, consideraciones sobre el remordimiento, la 

venganza y la responsabilidad. España: Biblioteca Nueva. 

Sun-won, H. (2008). Los árboles en la cuesta, traducción de Hyesun Ko de Carranza y 

Francisco J. Carranza Romero. México: Solar. 

 

 

 

 

 

 

 


