Autolapidacion, la culpa en nuestras manos
Alejandro Villanueva (Seudonimo del concurso)
Autora: Elizabeth RH
Y él les dijo:
El que de vosotros esté sin pecado,
Sea el primero en arrojar la piedra.

Juan 8§, 7.

Todos tenemos un destino... O eso es lo que hemos escuchado. Pero, ;qué hay de nuestras
decisiones? ;Qué del libre albedrio? Si todo es simplemente un trayecto fijo, sin mds, ;para
qué intentar o por qué el miedo a errar si, después de todo, la situacion ya estd friamente
calculada? Debo decir que este cimulo de preguntas va mas alld de una categoria
existencialista, y es mas bien para entender que, lo que vivimos y nos convierte en un
individuo diferente al terminar cierta parte del trayecto, es consecuencia de nuestra propia
consciencia al actuar. El problema reside, sin embargo, en que no siempre son alegres
cambios los que transcurren; dolor, tristeza, miseria, originados por emociones varias, entre
ellas una que puede ser mas que un mero sentimiento: la culpa. Ahora, es conveniente decir
que la aparicion de este poderoso complejo en nuestras lineas fue motivada por una obra
magistral, Los arboles en la cuesta (Hwang Sun-won, 1961), la cual, acompanada de los
argumentos de dos obras adecuadas al tema, La tendencia a sufrir el castigo (Alvarez
Gonzalez, 1996) y El sentimiento de culpabilidad... (Elders, 1983), apoyara a la resolucion
de nuestra tesis principal, definir a la culpa como factor primordial del cambio en el ser
humano. Los personajes de Sun-won sin duda son, como pronto veremos, el ejemplo ideal
de ello. Pero, méas alla de proyectar a nuestro objetivo en estos, la meta es romper la barrera
de la ficcion y penetrar en el mismo sentir de los actantes. Un sentir que, sin duda alguna,
puede llegar a ser muy real.

Empecemos como es debido y partamos desde la obra propiciadora de nuestro ensayo. Es
un hecho que, al leer una novela cuya procedencia es ajena a nuestro contexto (geografico,
social, historico, lingiiistico), nos arriesgamos a perdernos en ambigiiedades o la sensacion
de que aquello que leemos nada tiene que ver con nosotros. Un peligro que cominmente es

motivo para no tomar tal osadia. Sin embargo, grande y grata sorpresa ocurre al adentrarnos



en las lineas de Hwang Sun-won (Corea del Norte, 1915-2000), en donde, en medio de
guerras y luchas por supervivencia, vemos una imagen muy cercana. Hablamos aqui de un
trio de jovenes, involucrados en la guerra que termind por dividir a Corea y a sus habitantes.
Ellos experimentan en carne propia la devastadora realidad de un pais que es subyugado a
una batalla que, en origen, no tenia relacion con su patria. Las consecuencias son grandes, la
guerra los cambia, los mutila mental y espiritualmente. Sus decisiones los transforman, sus
complejos también. Sin duda, las propias vivencias del autor quedan plasmadas en su obra,
ganadora por cierto del Premio de la Academia de las Artes. Como un corolario mas, hay que
decir que Hwang Sun-won fue un participe de la Literatura desde muy joven. La poesia, el
cuento y el teatro fueron su vocacion hasta su muerte hace ya 14 afios. El cambio drastico
sufrido en el &mbito politico-social de Corea fue otra de sus inspiraciones. Temas como la
guerra, la injusticia y la crudeza de la realidad vivida eran sus constantes. Sucesos que han
caracterizado también a nuestra propia nacion.

Los acontecimientos que marcan la historia nacional son tan complejos como aquellos que
marcan la vida personal de un individuo. Como un cofre, el cual se abre para encontrarse con
diversos y variados objetos, la experiencia del ser humano yace plagada de sucesos que
definieron su curso, asi como el cambio de sus objetivos. Lo que ayer queriamos, hoy puede
ser repudiado. De ahi que la culpa, sentimiento de falta que recae ante la violacién de un acto,
sea tan importante en este andlisis. Bajo esta misma linea parece opinar Leo Elders, quien
llama “deuda ontologica [a] una dimension fundamental del hombre [que es] la dependencia
de su ser con Dios y con sus padres, la dependencia cotidiana al medio bioldgico y cultural,
asi como la dependencia que dimana de la educacion recibida” (1983, p. 173). De esta
manera, podemos entender a la culpa, fundamentalmente, como una dependencia generada
por un acto y que a su vez se vincula con tres objetos diferentes: Dios (reconozcamos aqui el
ambito espiritual), la autoridad (los padres son una representacion del sistema judicial), y la
sociedad (nuestros allegados, los principios morales que nos han forjado). Pienso que Sun-
won manifiesta en sus personajes la relacion de deuda con estas tres figuras, aunque su
enfoque tiende a posarse en la primera y la tltima. A mayor o menor escala, los protagonistas
se desenvuelven bajo una dinamica de causa-efecto que los transforma a cada paso dado en
la trama. Sus acciones, convertidas en consecuencia, pesan en otros personajes asi como las

acciones de estos ultimos pesan en ellos. Sus estragos, empero, no son simplemente



momentaneos, sino que en todos queda una carga que luego sera motivo para efectuar nuevas
decisiones.

Es necesario hacer un espacio a una reflexion mas. Si vemos en una trama, ficcion después
de todo, el acontecer humano y sus actos llenos de consecuencias, podemos pensar en su raiz
inspiradora como resultado de una ideologia primaria. Nos referimos a los factores que
podrian motivar al autor a escribir lo que escribe. Entendamos, primeramente, a un factor en
su sentido mas simple, como un elemento que contribuye al ejercicio de cualquier situacion,
accion o pensamiento. En este caso, la historia de Corea puede ser tomada como la influencia
predominante para la redaccion de Los arboles en la cuesta. Ciertamente, es notable el
pensamiento que Sun-won mantiene a proposito de aquel contexto historico-social en el que
vivid: la culpabilidad de la guerra ante la destruccion del vinculo de lo que antes era una sola
nacion. Se diria pues que, el advenimiento de las tropas soviéticas y su eterna lucha contra
EE.UU, tomando a Corea como su principal campo de batalla, propicio al desastre de un pais
que terminé despedazado no sélo geograficamente, sino también en su sentido mas humano;
el alma misma de Corea quedo desgajada, mientras las tropas de la Guerra Fria se lavaban
las manos con s6lo fingir acuerdos. Por tanto, para un hombre que vivid practicamente el
inicio, desarrollo y desenlace de estos conflictos, la manifestacion de los mismos en su obra
literaria no es sorprendente pero si primordial. En la guerra y los estragos dejados por ésta,
existe una responsabilidad global. El mundo, quienes nos rodean, son culpables de nuestra
situacion actual; ellos nos moldearon. Pero, ;no somos acaso parte de ese mismo mundo? La
pregunta entonces se revierte en nuestra contra; la misma culpa del otro, es la propia.

Corea, antes republica Unica, fue fragmentada por la Guerra. Asi mismo, los personajes
de Sun-won parecieran diseccionados por el mismo verdugo, mas éste es solo el responsable
general. El destino y el libre albedrio vuelven a contraponerse para encontrar al culpable de
lo que somos. Si entendemos al cambio, principalmente el que sufrimos, como la
transformacion que ocurre de un estado a otro, podria ser mas sencilla nuestra busqueda de
respuesta. Basta como ejemplo de ello un personaje, Tongjo, el joven soldado que ve
resquebrajada toda su conducta moral —antes diferente a la de sus compafieros— después de
haber sucumbido a una prostituta, pues “aunque fuera algo inesperado y contra su voluntad,
tuvo la oportunidad de evadirlo. La culpa era suya por no seguir sus principios. El

arrepentimiento lo deshizo”, (2008, p. 70). Podemos observar, conforme avanza la trama,



que aquel sentimiento de deuda se hace ambivalente entre el deseo de escucharlo o ignorarlo.
Me parece que ese es el escenario clave de la trama: Tongjo sufre una lucha interna mientras
se suscita a su alrededor una lucha mayor, la de la guerra. La batalla, sin embargo, queda
perdida cuando, después de dejar de lado sus valores y convicciones, se entrega a la evasion
de su culpa. Su suicidio no es mas que la huida del destino forjado por si mismo. Segin
Emilio Durkheim, “un hombre arruinado se mata, tanto porque no quiere vivir en una
situacion menguada, tanto por evitar [...] la vergiienza de la ruina” (citado por Alvarez
Gonzélez, 1996, p. 37). Entonces, para Tongjo, el engafio, el asesinato y hasta su propia
muerte, son resultado de aquella ruina interna que sufrio y su negacion a aceptarla. Al poner
nuestras convicciones a prueba, es ahi cuando veremos qué tan fuertes o reales eran las
mismas. Si bien, el mundo es propiciador de derrocarlas, somos nosotros quienes decidimos
si aferrarnos o soltarnos de ellas. La culpa, tal como ocurrié con Tongjo, emana como el
resultado de esta primera opcion.

La Literatura no ha sido la unica en abordar el tema de la culpabilidad. Dado a su
complejidad y su papel como factor de decision-accion en el ser humano, son varias las
disciplinas que la han estudiado. La Psicologia y la Filosofia, aunada esta ultima a la
Teologia, son quizd las que mas se han adentrado en ésta, cada cual con sus diversos
representantes (Freud, Hobbes, San Agustin, respectivamente). Sin embargo, el sentimiento
dejado para el pago de una deuda, siempre ha sido mejor representado por el lenguaje poético
de las obras literarias que por la propia teoria. Por supuesto que, el método de su abordaje ha
variado constantemente, pero es un hecho que el mal y la culpa estan en todas partes en
cuanto de temadtica literaria se habla. Para muestra de ello podemos leer a Dostoievski,
principal embajador de la crudeza realista que mueve y es forjada ademas por sus personajes;
Victor Hugo es otro de quien también podemos echar mano. Ya sea que se explicite
abiertamente el papel de la culpa, o no sea mas que una connotacion susurrada, la Literatura
la hace manifiesta de una u otra manera. Desde Los arboles en la cuesta, podemos verla, en
constante funcién y movimiento, a la par de sus poseedores y ejecutores. Tongjo es el primer
arquetipo que se nos muestra. En cambio, no es el inico de los personajes que la hace patente,
y aunque es €l quien desencadena la caida de los otros, la responsabilidad individual de estos
jamas se pierde. Yungu, Jyonte, Sugui y hasta el sargento Sonu, representan diversos patrones

de culpabilidad que faltan por abordar.



Adentrémonos, pues, a un hecho vital en esta reflexion, las causas que existen para llenarse
de culpa, otro bagaje amplio que serd necesario reducir. Pese a que, en efecto, son varias las
respuestas —dado que son diversas las disciplinas que, como vimos, se tornan a la
culpabilidad—, lo pertinente ahora es que acudamos a un elemento muy esencial: la relacion
del individuo falto de experiencia con el mundo. Por consiguiente, consideremos a esa
inmadurez un elemento o circunstancia que lleva a la accion y al cambio. A propdsito de ello,
Leo Elders concluye que “la juventud, al no haber desarrollado todavia los criterios propios,
cae con facilidad victima de las corrientes de opinidon que circulan por el mundo” (1983, p.
176). No caigamos en el error de entender a juventud en su sentido literal, sino como una
metafora de la inexperiencia que hasta el mas viejo puede portar. La incompetencia es una
verdad en todo hombre, no hay uno que no sea incapaz de hacer o decir algo en determinado
momento, y esa incapacidad se hace palpable cuando nos ponemos a prueba ya sea en el
campo laboral, intelectual o cultural. En tal situacion, vemos al protagonista de Sun-won,
quien, habitando en un ambiente donde todos hacian lo contrario a su propio ideal de
conducta, se inmerge en el mismo ante la falta de autocontrol. La fuerza de ir contra corriente
mengua por un quedo resbalon que, sin embargo, termina por arrastrarlo completamente. La
influencia de sus allegados lo motiva a sucumbir, buscando igual que ellos, el refugio del
complejo en el alcohol y, mas tarde, en el suicidio. Su vida gira en torno al circulo completo
de la culpa.

Un paso mas nos obliga a descender a mayor profundidad, al proceso del advenimiento
de la culpa. Las opiniones de casi todos los autores se unen al visualizarla como un ciclo que
lleva del remordimiento a la evasion, y de la evasion a la huida (que involucra el autocastigo)
o hacia el anhelo del perdon. Pueden ser meses u afios en los que el terrible complejo se
mueva pendularmente en el desarrollo del remordimiento a la evasion, una lucha entre la
moral y el deseo, tal como ocurre con Tongjo y su avance a la huida, su muerte. Por otro
lado, es necesario comprender que durante el transcurso del proceso, tiene lugar la
modificaciéon completa o parcial del individuo; el evasor de la culpa no es el mismo que la
vio nacer, asi como no serda el mismo al cumplir el autocastigo o recibir el perdon. De la
misma manera en que Tongjo manifiesta esta transformacion, Jyonte la experimenta aunque
en pasos mucho mas tardios; la culpa de su trabajo en la guerra, principalmente el haber dado

muerte a una mujer inocente y a un beb¢, se hace evidente pese a sus intenciones de evadirla



cuando “otra vez se [siente] en un callejon sin salida [...] ;Qué cambiaria? La continuacion
de una vida sin sentido le resultaba un pecado contra la misma vida [pero] no le importaba.
El problema estaba en si tendria suficiente fuerza para mantenerse a si mismo o no”, (Sun-
won, 2008, p. 186). Como puede verse, reiterada queda su negacion a la culpa y su
imposibilidad a ello. Los cambios sufridos en la personalidad de Jyonte, dado cada vez mas
al vicio del alcohol y el sexo, son una confesion mas concreta que cualquier palabra. Al final,
el personaje estd a punto de culminar su paso, a punto de asesinar a una jovencita o a si mismo
(el autor no lo deja del todo claro). No obstante, lo que queda manifiesto es el peso que su
carga implico hasta degradarlo a tal postura.

El proceso del desarrollo del complejo de culpa es lo suficientemente amplio como para
la elaboracion de trabajos mucho mas prolijos. La informacién se ensancha mientras el
espacio permitido aqui se agota. Por tanto, no puede pasarse desapercibida una consideracion
mas que Elders hace acerca de la manifestacion de la deuda ontoldgica. De acuerdo al autor,
“cualquier investigacion sobre el problema de la culpabilidad se torna dificil debido a cierta
incoherencia en que se manifiesta: algunos no parecen sentirla [...], otros soportan una
conciencia angustiada o escrupulosa”, (1983, p. 174). En cuanto a la carencia de sentirla,
hemos analizado ya un excelente ejemplo: Jyonte, a quien el peso de la culpa termina por
derribar hasta el final de su aparicion dentro de la obra. Pero es en la segunda de estas
manifestaciones en la que interesa centrar nuestra atenciéon. Apoyo a la teoria que la
Psicologia sostiene sobre las consecuencias de replegar una culpa, esto es, la adquisicion de
la misma sin evadirla, sin alejarla, sino més bien asiéndose de ésta como un método de
supervivencia. Dificil de creer o no, muchas personas suelen preferir la sujecion a una pena
de esta indole, por temor a lo que implica la desaparicion de la culpa. Tal como algunos viven
atados al pasado, pues les parece mucho mas confortable que el presente, hay aquellos que
en el remordimiento ven una condicidon que propicie a la lastima ajena o la propia, o por el
mero presentimiento de que en medio de un complejo como éste, no puede haber perdon para
ellos. No huyen, no evaden, pero si cambian junto a su falta.

Los arboles en la cuesta no deja fuera a esta manifestacion de la culpa. Mientras que en
Tongjo y Jyonte encontramos una evasion remarcada, cada cual a su tiempo y en sus propios
métodos, hasta la aceptacion y las busqueda del autocastigo, existen otros personajes que se

aferran al remordimiento. Uno en especial es al que tomaremos como ejemplo. Si cambiar



significa la modificacion —total o parcial- de un estado, fisico, emocional o mental, entonces,
el sargento Sonu es otra de sus crudas representaciones. El lector puede recordar aquella
escena donde el soldado de alto rango se une a Tongjo, Jyonte y Yungu, justo cuando estos
conversan sobre el futuro que tendran luego de la guerra. Las predicciones de los jovenes se
aunan a las propias peroratas del sargento, a quien terminan por vincularlo con cierto profeta
biblico. La respuesta del mas experimentado, antes entre risas, se vuelve seria al decir “No...
yo no puedo serlo. El Jeremias de hoy debe ser un hombre de fuerte voluntad para vivir de
acuerdo a sus convicciones, uno que no tenga ningin remordimiento o arrepentimiento”,
(Sun-won, 2008, p. 56, las cursivas son mias). Ciertamente, podemos pensar en evasion a la
culpa, si después de todo, el sargento vive alcoholizado, tratando de olvidar el pasado. Pero
hay en su rechazo a ser considerado como Jeremias una confesion: arrepentimiento, culpa de
haber matado a sangre fria a un hombre y perder su fe. No tengo la menor duda de que Sonu
experimentd esa resistencia a la culpa durante toda su vida. La historia nos muestra, en
primera instancia, a un oficial de alto rango cuya vida parece mas conducida por el alcohol
que por la guerra. Luego, podemos mirar debajo del rostro ebrio y reconocer a un hombre
cuya vida y fe fueron destruidas por las hostilidades de la misma. Sus actos presentes no son
mas que el impulso tras el cambio sufrido al aferrarse a la deuda resentida hacia Dios y los
hombres.

La culpa no es tan solo una nocién individual, por supuesto. Como lo vimos al principio
de este ensayo, siempre existird una estrecha relacion entre la influencia de los otros y su
responsabilidad como nuestros forjadores. La culpa de los otros, sus motivos para actuar
como lo hacen, asi como el efecto que ello tiene en nosotros, es comunmente considerada
como Destino. Leo Elders y Norberto Alvarez no son los tinicos que visualizan a la
culpabilidad como una red que nos une al resto del mundo (1983, p. 177; 1996, pp. 27-34,
respectivamente). En cuanto a eso, Sun-won también considera al contexto que envuelve a
un individuo como el factor o elemento que motiva a actuaciones determinadas. Suficiente
es al leer Los arboles en la cuesta, donde, tal como la mayoria de sus criticos han concluido,
la Guerra de Corea es una protagonista mas en la historia. Es en ella donde todos los hechos
cobran vida. Los personajes principales inician en sus filas y terminan responsabilizandola,
en el desenlace, de sus relaciones conflictivas. Entonces, como resultado, vemos a la Guerra

erguirse como la gran culpable de los actos cometidos en medio de ella. Sin embargo, los



actantes estan lejos de ser inocentes, entre ellos se reparte una culpa individual que si bien es
obra de esta matriarca del remordimiento, no por ello deja de pertenecerles. Llegando a este
punto, encontramos clara la distincion entre la culpa de un destino inevitable —la Guerra—y
la culpa del libre albedrio mal empleado —el de los personajes— Nada que no tenga que ver
con nuestra propia existencia. La perspectiva se hace mas clara y fatal al mismo tiempo. Pese
a que la responsabilidad pertenezca al otro, ;coOmo huir o deslindarse de ella mientras siga
siendo nuestra, sin las consecuencias que Tongjo, Sonu o Jyonte padecieron?

Se ha abordado hasta este punto tanto a una definicion de la culpa asi como las razones de
su propiciacion, sus diversas formas de manifestacion, hasta su desarrollo. Claro estd que
nuestro texto no estaria completo si dejaramos de lado otra importante base: su solucion.
Quiza, ante la constante mencion de la culpabilidad y sus efectos, pareciera imposible su
efectiva emulsion. ;Como disolver un peso tan grande sin caer en evasiones, huidas o
autocastigos? Asi, entonces, llega la confesion como principal remedio de la culpa, dado que
“el sujeto desea recuperar —por medio del resarcimiento y del castigo— la aceptacion social y
personal, perdida por la infraccion [cometida]”, (Alvarez, 1996, p. 28). Elders menciona al
mismo método, pero en un paso espiritual, tomando al cristianismo como base de su
argumento, ya que ¢éste anuncia “al hombre una salvacion [que] abarca la restauracion del
bienestar psiquico” (1986, p. 180). Ya sea bajo la perspectiva meramente social (confesar
una falta para reencontrar la confianza de los otros hacia el culpable) o segtin la bisqueda del
deslindamiento de la falta en el sentido mas hondo, es decir, el espiritual, el hecho es el
mismo: en la confesion del acto transgresor se halla el primer paso hacia su emancipacion.
No me corresponde establecer un juicio sobre qué tan viables pueden ser o no tales
afirmaciones. Mas tomemos como respuesta a aquella historia bien conocida, donde dos
discipulos traicionaron a su maestro, acusado y crucificado por judios. Uno lo vendid, otro
lo nego; uno evadi6 su falta, otro la confesé con crudas lagrimas. El resultado lo sabemos
todos.

Al terminar la lectura de un ensayo, debe quedar siempre la disposicion a una reflexion.
Mas allé del conocimiento adquirido, se trata de la identificacidon de un elemento nuevo para
nuestro propio bagaje cultural-intelectual, que distinga y modifique, al menos un poco, la
perspectiva personal previa a la lectura del texto. ;Podrian estas lineas conseguir tal

consideracion? Seguramente no hay gran mérito en terminar concluyendo que el sentimiento



de deuda es un elemento que lleva a la modificacion total o parcial de un individuo. Quiza,
una afirmacion asi, ya era parte del conocimiento del lector y esto no ha sido mas que un
intento por recuperar ese saber perdido y hacerlo emerger a la superficie. Podria ser que la
consideracion exhaustiva de la culpa sea innecesaria hoy en dia, cuando todo parece tan
arbitrario y ajeno a nosotros. En este mundo donde cada quien es duefio de sus propios
problemas, una consideracion al complejo de culpabilidad y sus efectos parece innecesaria.
Porque después de todo, parece mds simple responsabilizar al medio en el que vivimos, a
esta guerra del dia a dia que —tal como a Sugui—nos ha dejado prefiados de conflictos morales,
espirituales y sociales que apenas podemos comprender. Pero, no me cabe la menor duda de
que el dejar de mirar al horizonte lleno de fuego, y voltear a nuestras manos para encontrarnos
con que, en efecto, tenemos uno de los cerillos que inici6 el incendio, es clave para conseguir
apagar al mismo. Aceptacion, dejar a un lado la huida o la evasion, buscar el perdon y una
solucion, he ahi el proceso donde la culpa deja de ser eso y se torna en oportunidad. Mas,
(quién bajara primero la cabeza y admitira su deuda? ;Quién podra decir que no so6lo ha sido
un ofendido sino un ofensor? Una pregunta que, como un eco, se extendera hasta encontrar

una pared que se atreva a hacerle frente.

Referencias
Alvarez Gonzalez, N. (1996). La tendencia a sufrir el castigo: una contribucion a la teoria

de la culpa. Espana: Universidad de Alcala.



Bong Seo, Y. y Macias Rodriguez, C. (edit.). (1998). Encuentros del Pacifico: Corea,
imagen y realidad. México: Universidad de Guadalajara.

Elders, L. (1983). El sentimiento de culpabilidad segtin la Psicologia, la Literatura y la
Teologia. Reconciliacion y Penitencia, V Simposio internacional de Teologia de la
Universidad de Navarra, pp. 173-199. Espana: Servicio de publicaciones de la Universidad
de Navarra.

Literatura coreana en espafol. (2014). Los arboles en la cuesta de Hwang Sun-won. En
http://www literaturacoreana.com/profile/LosarbolesenlaCuesta

Radio de Corea Internacional. (edit.). (1995). Historia de Corea.

Sociedades Biblicas en América Latina. (2000). Santa Biblia. Revision Reina-Valera
1960. China: Broadman & Holman Publishers.

Speziale-Bagliacca, R. (2002). La culpa, consideraciones sobre el remordimiento, la
venganza y la responsabilidad. Espafia: Biblioteca Nueva.

Sun-won, H. (2008). Los arboles en la cuesta, traduccion de Hyesun Ko de Carranza y

Francisco J. Carranza Romero. México: Solar.

10



